
 

 

Fiche-rencontre « Laudato Si’ » 
Semaines Sociales de Rueil 

 

LE CAP 

 

2 

Encyclique du pape François Pour préparer : lire les chapitres 2 et 4 de l’encyclique, et notamment les passages 
signalés ci-dessous      Laudato Si’ 

 

Chap.4 « UNE ECOLOGIE INTEGRALE » 
§ 137 « Étant donné que tout est intimement lié, et que les problèmes actuels requièrent un regard 

qui tienne compte de tous les aspects de la crise mondiale, je propose à présent que nous 
nous arrêtions pour penser aux diverses composantes d’une écologie intégrale, qui a 
clairement des dimensions humaines et sociales. » 
 

§ 138-142 « L’ECOLOGIE ENVIRONNEMENTALE, ECONOMIQUE ET SOCIALE » 
§ 138 
 
§ 139 
 
 
 
 
 
§ 140 
 
 
 
 
§ 141 
§ 142 
 

« tout est lié…les espèces vivantes constituent un réseau que nous n’avons pas encore fini 
d’identifier et de comprendre »   « Il est fondamental de chercher des solutions intégrales qui 
prennent en compte les interactions des systèmes naturels entre eux et avec les systèmes 
sociaux. Il n’y a pas deux crises séparées, l’une environnementale et l’autre sociale, mais une 
seule et complexe crise socio-environnementale. Les possibilités de solution requièrent une 
approche intégrale pour combattre la pauvreté, pour rendre la dignité aux exclus et 
simultanément pour préserver la nature. »  « il devient indispensable, au moment de 
déterminer l’impact d’une initiative concrète sur l’environnement, de donner aux chercheurs 
un rôle prépondérant et de faciliter leur interaction, dans une grande liberté académique… 
nous vivons et agissons à partir d’une réalité qui nous a été offerte au préalable, qui est 
antérieure à nos capacités et à notre existence » «  l’analyse des problèmes 
environnementaux est inséparable de l’analyse des contextes humains »  « Si tout est lié, 
l’état des institutions d’une société a aussi des conséquences sur l’environnement et sur la 
qualité de vie humaine… on constate très souvent des conduites éloignées des lois… Celles-ci 
peuvent être correctement écrites, mais restent ordinairement lettre morte. Peut-on alors 
espérer que la législation et les normes relatives à l’environnement soient réellement 
efficaces ? » 

§ 143-146 «  L’ECOLOGIE CULTURELLE » 
§ 143 
 
 
 
§ 144 
 
 
 
 
 
§ 145 

« l’écologie suppose aussi la préservation des richesses culturelles de l’humanité… qu’on 
fasse attention aux cultures locales … la culture, surtout dans son sens vivant, dynamique et 
participatif, ne peut pas être exclue lorsqu’on repense la relation de l’être humain avec 
l’environnement. »  «La vision consumériste de l’être humain, encouragée par les 
engrenages de l’économie globalisée actuelle, tend à homogénéiser les cultures et à affaiblir 
l’immense variété culturelle, qui est un trésor de l’humanité… le développement d’un groupe 
social suppose un processus historique dans un contexte culturel… Même la notion de 
qualité de vie ne peut être imposée, mais elle doit se concevoir à l’intérieur du monde des 
symboles et des habitudes propres à chaque groupe humain. »  « La disparition d’une culture 
peut être aussi grave ou plus grave que la disparition d’une espèce animale ou végétale. » 
 

§ 147-155 « L’ECOLOGIE DE LA VIE QUOTIDIENNE » 
§ 147 
 
§ 149 
 
 
 

« Le cadre qui nous entoure influe sur notre manière de voir la vie, de sentir et d’agir »  
« l’extrême pénurie…facilite l’apparition de comportements inhumains »  « Cependant… 
l’amour est plus fort. Dans ces conditions, beaucoup de personnes sont capables de tisser 
des liens d’appartenance et de cohabitation, qui transforment l’entassement en expérience 
communautaire où les murs du moi sont rompus et les barrières de l’égoïsme dépassées. » 



 
§ 151 
 
 
§ 152 
 
 
 
§ 153 
 
 
 
 
§ 154 
 
§ 155 

« Il faut prendre soin des lieux publics, du cadre visuel et des signalisations urbaines qui 
accroissent notre sens d’appartenance, notre sensation d’enracinement, notre sentiment 
d’“être à la maison”, dans la ville qui nous héberge et nous unit. »  « La possession d’un 
logement est très étroitement liée à la dignité des personnes et au développement des 
familles. C’est une question centrale de l’écologie humaine… La créativité devrait amener à 
intégrer les quartiers précaires dans une ville accueillante »  « Dans les villes, circulent 
beaucoup d’automobiles utilisées seulement par une ou deux personnes, raison pour 
laquelle la circulation devient difficile, le niveau de pollution élevé, d’énormes quantités 
d’énergie non renouvelable sont consommées »  « Beaucoup de spécialistes sont unanimes 
sur la nécessité d’accorder la priorité au transport public. »  « cela ne devrait pas détourner 
l’attention de l’état d’abandon et d’oubli dont souffrent aussi certains habitants des zones 
rurales. »  « Apprendre à recevoir son propre corps, à en prendre soin et à en respecter les 
significations, est essentiel pour une vraie écologie humaine » 
 

§ 156-158 «  LE PRINCIPE DU BIEN COMMUN » 
§ 156 
 
 
 
 
§ 157 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
§ 158 

« L’écologie intégrale est inséparable de la notion de bien commun, un principe qui joue un 
rôle central et unificateur dans l’éthique sociale. C’est « l’ensemble des conditions sociales 
qui permettent, tant aux groupes qu’à chacun de leurs membres, d’atteindre leur perfection 
d’une façon plus totale et plus aisée. »  « Le bien commun présuppose le respect de la 
personne humaine comme telle, avec des droits fondamentaux et inaliénables ordonnés à 
son développement intégral. Le bien commun exige aussi le bien-être social et le 
développement des divers groupes intermédiaires, selon le principe de subsidiarité. Parmi 
ceux-ci, la famille se distingue spécialement comme cellule de base de la société. Finalement, 
le bien commun requiert la paix sociale, c’est-à-dire la stabilité et la sécurité d’un certain 
ordre, qui ne se réalise pas sans une attention particulière à la justice distributive, dont la 
violation génère toujours la violence. Toute la société – et en elle, d’une manière spéciale 
l’État, – a l’obligation de défendre et de promouvoir le bien commun. » 
« Dans les conditions actuelles de la société mondiale, où il y a tant d’inégalités et où sont 
toujours plus nombreuses les personnes marginalisées, privées des droits humains 
fondamentaux, le principe du bien commun devient immédiatement comme conséquence 
logique et inéluctable, un appel à la solidarité et à une option préférentielle pour les plus 
pauvres. » 

§ 159-162 «  LA JUSTICE ENTRE GENERATIONS » 
§ 159 
 
 
 
 
§ 160 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
§ 161 
§ 162 

« La notion de bien commun inclut aussi les générations futures »  « Quand nous pensons à 
la situation dans laquelle nous laissons la planète aux générations futures, nous entrons dans 
une autre logique, celle du don gratuit que nous recevons et que nous communiquons. »  
« Nous ne parlons pas d’une attitude optionnelle, mais d’une question fondamentale de 
justice, puisque la terre que nous recevons appartient aussi à ceux qui viendront. »  « Quel 
genre de monde voulons-nous laisser à ceux qui nous succèdent ?... pour quoi passons-nous 
en ce monde, pour quoi venons-nous à cette vie, pour quoi travaillons-nous et luttons-nous, 
pour quoi cette terre a-t-elle besoin de nous ? C’est pourquoi, il ne suffit plus de dire que 
nous devons nous préoccuper des générations futures. Il est nécessaire de réaliser que ce qui 
est en jeu, c’est notre propre dignité. Nous sommes, nous-mêmes, les premiers à avoir  
intérêt à laisser une planète habitable à l’humanité qui nous succédera. C’est un drame pour 
nous-mêmes, parce que cela met en crise le sens de notre propre passage sur cette terre. »  
« L’atténuation des effets de l’actuel déséquilibre dépend de ce que nous ferons dans 
l’immédiat »  « L’homme et la femme du monde post-moderne courent le risque permanent 
de devenir profondément individualistes, et beaucoup de problèmes sociaux sont liés à la 
vision égoïste actuelle axée sur l’immédiateté, aux crises des liens familiaux et sociaux, aux 
difficultés de la reconnaissance de l’autre. »  
« au-delà d’une loyale solidarité  intergénérationnelle, l’urgente nécessité morale d’une 
solidarité intra- générationnelle renouvelée doit être réaffirmée » 
 



§ 93 
 
 
 
 

«  Aujourd’hui croyants et non croyants, nous sommes d’accord sur le fait que la terre est 
essentiellement un héritage commun, dont les fruits doivent bénéficier à tous. Pour les 
croyants cela devient une question de fidélité au Créateur »  

Chap.2 Le point de vue chrétien :           « L’EVANGILE DE LA CREATION »  
§ 62 « Pourquoi inclure dans ce texte, adressé à toutes les personnes de bonne volonté, un 

chapitre qui fait référence à des convictions de foi ?... la science et la religion, qui proposent 
des approches différentes de la réalité, peuvent entrer dans un dialogue intense et fécond 
pour toutes deux. » 
 

§ 63-64 «  LA LUMIERE QU’OFFRE LA FOI » 
§ 63 
 
 
 
 
 
 
 
 
§ 64 

« Si nous prenons en compte la complexité de la crise écologique et ses multiples causes, 
nous devrons reconnaître que les solutions ne peuvent pas venir d’une manière unique 
d’interpréter et de transformer la réalité. Il est nécessaire d’avoir aussi recours aux diverses 
richesses culturelles des peuples, à l’art et à la poésie, à la vie intérieure et à la spiritualité. Si 
nous cherchons vraiment à construire une écologie qui nous permette de restaurer tout ce 
que nous avons détruit, alors aucune branche des sciences et aucune forme de sagesse ne 
peut être laissée de côté, la sagesse religieuse non plus, avec son langage propre. » 
« les convictions de la foi offrent aux chrétiens, et aussi à d’autres croyants, de grandes 
motivations pour la protection de la nature et des frères et soeurs les plus fragiles. » 
 

§ 65-75 « LA SAGESSE DES RECITS BIBLIQUES » 
§65 
 
§ 67 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
§ 68 
 
§ 69 
 
§ 71 

« l’amour très particulier que le Créateur a pour chaque être humain lui confère une dignité 
infinie »  « Nous ne sommes pas Dieu. La terre nous précède et nous a été donnée…S’il est 
vrai que, parfois, nous les chrétiens avons mal interprété les Écritures, nous devons rejeter 
aujourd’hui avec force que, du fait d’avoir été créés à l’image de Dieu et de la mission de 
dominer la terre, découle pour nous une domination absolue sur les autres créatures… les 
textes bibliques nous invitent à “cultiver et garder” le jardin du monde (cf. Gn 2, 15). Alors 
que “cultiver” signifie labourer, défricher ou travailler, “garder” signifie protéger, 
sauvegarder, préserver, soigner, surveiller. Cela implique une relation de réciprocité 
responsable entre l’être humain et la nature. »  « Dieu dénie toute prétention de propriété 
absolue : « La terre ne sera pas vendue avec perte de tout droit, car la terre m’appartient, et 
vous n’êtes pour moi que des étrangers et des hôtes » (Lv 25, 23).  « la Bible ne donne pas 
lieu à un anthropocentrisme despotique qui se désintéresserait des autres créatures. »  
« Chaque créature possède sa bonté et sa perfection propres [...] Les différentes créatures, 
voulues en leur être propre, reflètent, chacune à sa façon, un rayon de la sagesse et de la 
bonté infinies de Dieu. » « [Pour Israël,] le don de la terre, avec ses fruits, appartient à tout le 
peuple. Ceux qui cultivaient et gardaient le territoire devaient en partager les fruits, 
spécialement avec les pauvres, les veuves, les orphelins et les étrangers » 
 

§ 76-83 «  LE MYSTERE DE L’UNIVERS » 
§ 76 
 
 
 
 
 
 
§ 78 
 

« Pour la tradition judéo-chrétienne, dire “création”, c’est signifier plus que “nature”, parce 
qu’il y a un rapport avec un projet de l’amour de Dieu dans lequel chaque créature a une 
valeur et une signification. La nature s’entend d’habitude comme un système qui s’analyse, 
se comprend et se gère, mais la création peut seulement être comprise comme un don qui 
surgit de la main ouverte du Père de tous, comme une réalité illuminée par l’amour qui nous 
appelle à une communion universelle. »  « Un retour à la nature ne peut se faire au prix de la 
liberté et de la responsabilité de l’être humain, qui fait partie du monde avec le devoir de 
cultiver ses propres capacités pour le protéger et en développer les potentialités. » 
 

§ 84-88 «  LE MESSAGE DE CHAQUE CREATURE DANS L’HARMONIE DE TOUTE LA CREATION » 
§ 84 
 

« Tout l’univers matériel est un langage de l’amour de Dieu, de sa tendresse démesurée 



§ 87 
 

envers nous. Le sol, l’eau, les montagnes, tout est caresse de Dieu. »  « Quand nous prenons 
conscience du reflet de Dieu qui se trouve dans tout ce qui existe, le coeur expérimente le 
désir d’adorer le Seigneur pour toutes ses créatures, et avec elles, comme cela est exprimé 
dans la belle hymne de saint François d’Assise : «Loué sois-tu, mon Seigneur, avec toutes tes 
créatures… » 
 

§ 89-92 « UNE COMMUNION UNIVERSELLE » 
§ 89 
 
 
§ 90 
 
 

« créés par le même Père, nous et tous les êtres de l’univers, sommes unis par des liens 
invisibles, et formons une sorte de famille universelle, une communion sublime qui nous 
pousse à un respect sacré, tendre et humble. »  « Cela ne signifie pas que tous les êtres 
vivants sont égaux ni ne retire à l’être humain sa valeur particulière, qui entraîne en même 
temps une terrible responsabilité. »  
 

§ 93-95 «  LA DESTINATION COMMUNE DES BIENS » 
§ 93 
 
 
 
 
 
 
 
§ 95 

« Dieu a donné la terre à tout le genre humain pour qu’elle fasse vivre tous ses membres, 
sans exclure ni privilégier personne»  « un type de développement qui ne respecterait pas et 
n’encouragerait pas les droits humains, personnels et sociaux, économiques et politiques, y 
compris les droits des nations et des peuples, ne serait pas non plus digne de l’homme »  
« l’Église défend, certes, le droit à la propriété privée, mais elle enseigne avec non moins de 
clarté que sur toute propriété pèse toujours une hypothèque sociale, pour que les biens 
servent à la destination générale que Dieu leur a donnée ». « Celui qui s’approprie quelque 
chose, c’est seulement pour l’administrer pour le bien de tous. » 
 

§ 96-100 «  LE REGARD DE JESUS » 
§ 96 
 
§ 97 
 

« Jésus reprend la foi biblique au Dieu créateur et met en relief un fait fondamental : Dieu 
est Père »  « Le Seigneur pouvait inviter les autres à être attentifs à la beauté qu’il y a dans le 
monde, parce qu’il était lui-même en contact permanent avec la nature et y prêtait une 
attention pleine d’affection et de stupéfaction.» 
 

 

 

 


